
	
  

	
  
Treatise	
  on	
  Resolving	
  Doubts	
  	
  	
   © Steven Clavey 

1	
  
	
  

Baí	
  Yùchán	
  (1194-­‐1229?)	
  was	
  a	
  key	
  figure	
  in	
  Southern	
  Song	
  dynasty	
  Daoism	
  and	
  
internal	
  alchemy.	
  The	
  following	
  is	
  written	
  as	
  a	
  discussion	
  with	
  his	
  teacher	
  Chen	
  
Nan	
  (d.	
  1213),	
  the	
  fourth	
  patriarch	
  of	
  the	
  Nanzong	
  lineage.	
  
	
  
The	
  excerpt	
  translated	
  below	
  is	
  section	
  four	
  of	
  the	
  Zazhu	
  Zhixuan	
  Pian	
  
(miscellaneous	
  essays	
  guiding	
  toward	
  the	
  mystery)1	
  found	
  in	
  Bai’s	
  Xiuzhen	
  
Shishu	
  (Ten	
  Books	
  on	
  Cultivating	
  Trueness);	
  other	
  essays	
  in	
  this	
  section	
  include	
  
discussions	
  of	
  the	
  valley	
  spirit,	
  ascent	
  and	
  descent	
  of	
  yin	
  and	
  yang,	
  and	
  a	
  
discussion	
  on	
  the	
  chamber	
  of	
  the	
  elixir.	
  
	
  
This	
  particular	
  passage	
  is	
  notable	
  for	
  how	
  clearly	
  it	
  states	
  that	
  context	
  will	
  
determine	
  the	
  meanings	
  of	
  alchemical	
  terms,	
  and	
  for	
  its	
  precise	
  directions	
  
regarding	
  getting	
  to	
  grips	
  with	
  the	
  practice.	
  

Resolving	
  Confusions	
  in	
  Cultivating	
  Transcendence	
  
(Xiū	
  Xiān	
  Biàn	
  Huò	
  Lùn)	
  

《修仙辨惑論》	
  
 

海南白玉蟾，自幼事陳泥丸，忽已九年。偶一日在乎巖阿松陰之下，

風清月朗，夜靜煙寒，因思生死事大，無常迅速，遂稽首再拜而問

日：玉蟾事師未久，自揣福薄綠淺，敢問今生有分可仙乎？ 

陳泥丸云：人人皆可，況於汝乎。 
 

Bai	
  Yuchan	
  from	
  Hainan	
  island	
  had	
  studied	
  with	
  Chen	
  Niwan	
  since	
  he	
  was	
  young.	
  
Before	
  he	
  knew	
  it,	
  nine	
  years	
  had	
  passed.	
  One	
  day,	
  amidst	
  the	
  mountain	
  crags,	
  
under	
  some	
  pines,	
  when	
  the	
  moon	
  was	
  full	
  and	
  the	
  night	
  was	
  still,	
  Bai	
  Yuchan	
  
was	
  thinking	
  about	
  death,	
  the	
  brevity	
  of	
  life,	
  and	
  impermanence.	
  	
  
He	
  arose,	
  and	
  kowtowing	
  to	
  his	
  teacher,	
  said:	
  Your	
  student	
  Bai	
  Yuchan	
  has	
  not	
  
followed	
  you	
  for	
  long,	
  and	
  having	
  assessed	
  himself,	
  knows	
  that	
  his	
  innate	
  ability	
  
is	
  meagre.	
  But	
  he	
  dares	
  to	
  ask:	
  can	
  he	
  hope	
  to	
  become	
  an	
  immortal	
  in	
  this	
  
lifetime?	
  
Chen	
  Niwan	
  said:	
  Everyone	
  can,	
  why	
  not	
  you?	
  
	
  
玉蟾日：不避尊嚴之責，輒伸僭易之問，修仙有幾門，鍊丹有幾

法？愚見如玉石之未分，願得一言點化。 
	
  
Bai	
  Yuchan	
  said:	
  Although	
  it	
  is	
  pushing	
  the	
  bounds	
  of	
  propriety,	
  I	
  would	
  like	
  to	
  
ask	
  a	
  presumptive	
  question:	
  how	
  many	
  avenues	
  exist	
  for	
  cultivating	
  
transcendence	
  (xiūxiān修仙)?	
  How	
  many	
  methods	
  are	
  there	
  for	
  refining	
  the	
  
elixir	
  (liàndān鍊丹)?	
  From	
  my	
  ignorant	
  viewpoint,	
  it	
  is	
  like	
  being	
  unable	
  to	
  
differentiate	
  jade	
  from	
  a	
  rock.	
  Please	
  give	
  me	
  a	
  word	
  that	
  can	
  spark	
  
transformation.	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  The	
  text	
  of	
  which	
  can	
  be	
  found	
  here:	
  http://ctext.org/wiki.pl?if=gb&chapter=591641	
  



	
  

	
  
Treatise	
  on	
  Resolving	
  Doubts	
  	
  	
   © Steven Clavey 

2	
  
	
  

	
  
陳泥丸云：爾來，吾語汝。修仙有三等，鍊丹有三成。夫天仙之道，

能變化飛升也，上士可以學之。以身為鉛，以心為汞，以定為水，

以慧為火，在片餉之間，可以凝結，十月成胎。此乃上品鍊丹之法。

本無卦爻，亦無斤兩，其法簡易，故以心傳之，甚易成也。 
	
  
Chen	
  Niwan	
  said:	
  Come	
  here,	
  and	
  I’ll	
  tell	
  you.	
  There	
  are	
  three	
  levels	
  of	
  cultivating	
  
transcendence,	
  and	
  there	
  are	
  three	
  completions	
  in	
  the	
  refining	
  of	
  the	
  elixir.	
  
The	
  path	
  of	
  Celestial	
  Transcendence	
  (Tiān	
  Xiān天仙)	
  is	
  the	
  ability	
  to	
  change	
  and	
  
transform,	
  to	
  ascend	
  in	
  flight	
  (變化飛升).	
  It	
  can	
  be	
  studied	
  by	
  superior	
  persons	
  of	
  
learning.	
  Lead,	
  (qiān鉛)	
  here,	
  is	
  the	
  body;	
  mercury	
  (gǒng汞)	
  is	
  the	
  heart/mind;	
  
water	
  is	
  settled	
  quietness	
  (dìng定);	
  fire	
  is	
  wisdom	
  (huì慧)	
  .	
  In	
  the	
  space	
  of	
  a	
  brief	
  
moment,	
  it	
  can	
  congeal	
  (níngjié凝結);	
  within	
  ten	
  months	
  the	
  foetus	
  is	
  complete.	
  
This	
  is	
  the	
  highest	
  quality	
  method	
  of	
  refining	
  the	
  elixir,	
  and	
  in	
  itself	
  needs	
  neither	
  
depiction	
  by	
  trigram	
  lines	
  (guàyaó卦爻)	
  nor	
  measurement	
  of	
  ‘dosages’	
  (jīnliǎng
斤两)2.	
  The	
  method	
  is	
  simple	
  and	
  uncomplicated,	
  and	
  passed	
  on	
  from	
  heart	
  to	
  
heart;	
  extremely	
  easy	
  to	
  complete.	
  
	
  
夫水仙之道，能出入隱顯也，中士可以學之。以氣為鉛，以神為汞，

以午為火，以子為水，在百日之間，可以混合，三年成象。此乃中

品鍊丹之法。雖有卦爻，卻無斤兩，其法要妙，故以口傳之，必可

成也。	
  
	
  
The	
  path	
  of	
  Fluid	
  Transcendence	
  (Shuǐ	
  Xiān水仙)	
  is	
  the	
  ability	
  to	
  move	
  between	
  
the	
  hidden	
  and	
  apparent	
  (chūrú	
  yǐnxiǎn出入隱顯).	
  It	
  can	
  be	
  studied	
  by	
  those	
  of	
  
middling	
  learning.	
  Here,	
  qi	
  is	
  lead,	
  spirit	
  is	
  mercury,	
  wǔ	
  (午,	
  meaning	
  variously	
  
‘noon’,	
  ‘the	
  peak	
  of	
  yang’,	
  ‘high	
  summer’	
  and	
  so	
  on)	
  is	
  fire,	
  zǐ	
  (子,	
  meaning	
  
variously	
  ‘midnight’,	
  ‘the	
  deepest	
  part	
  of	
  yin’,	
  ‘winter’	
  and	
  so	
  on)	
  is	
  water.	
  In	
  the	
  
space	
  of	
  a	
  hundred	
  days	
  it	
  can	
  be	
  compounded	
  (hūnhé	
  混合),	
  and	
  the	
  image	
  
(xiàng	
  象)	
  completed	
  within	
  three	
  years.	
  This	
  is	
  the	
  middle	
  level	
  method	
  of	
  
refining	
  elixir,	
  and	
  while	
  it	
  does	
  use	
  depiction	
  of	
  trigram	
  lines	
  it	
  does	
  not	
  need	
  
description	
  of	
  dosages.	
  The	
  method	
  needs	
  subtlety	
  (yaò	
  miaò要妙)	
  and	
  thus	
  is	
  
transmitted	
  orally;	
  it	
  is	
  definitely	
  possible	
  to	
  complete.	
  
	
  
夫地仙之道，能留形住世，庶士可以學之。以精為鉛，以血為汞，

以腎為水，以心為火，在一年之間，可以融結，九年成功。此乃下

品鍊丹之法。既有卦爻，又有斤兩，其法繁難，故以文字傳之，恐

難成也。	
  
	
  
The	
  path	
  of	
  earthly	
  transcendence	
  (dì	
  xiān地仙)	
  is	
  the	
  ability	
  to	
  remain	
  living	
  on	
  
the	
  earth	
  (liúxíng	
  zhùshì留形住世);	
  anyone	
  can	
  study	
  it.	
  Here,	
  semen	
  (jīng	
  精)	
  is	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2	
  Bai’s	
  teacher	
  explained	
  the	
  science	
  of	
  “dosages”	
  as	
  “the	
  subtle	
  application	
  of	
  adding	
  and	
  
subtracting”	
  (抽添運用之細微)	
  in	
  his	
  Cuì	
  Xū	
  Piàn	
  (翠虛篇	
  Emerald	
  Emptiness	
  Essay).	
  



	
  

	
  
Treatise	
  on	
  Resolving	
  Doubts	
  	
  	
   © Steven Clavey 

3	
  
	
  

lead,	
  blood	
  is	
  mercury,	
  the	
  Kidneys	
  are	
  water,	
  and	
  the	
  Heart	
  is	
  fire.	
  It	
  can	
  be	
  
fused	
  together	
  (róngjié融結)	
  within	
  a	
  year,	
  and	
  the	
  effect	
  completed	
  within	
  nine	
  
years.	
  This	
  is	
  the	
  lower	
  level	
  method	
  of	
  refining	
  elixir,	
  needing	
  both	
  depiction	
  of	
  
trigram	
  lines	
  and	
  dosages,	
  quite	
  complicated	
  and	
  difficult,	
  and	
  is	
  thus	
  passed	
  on	
  
in	
  writing;	
  but	
  I	
  am	
  afraid	
  it	
  is	
  hard	
  to	
  complete.	
  
	
  
上品丹法，以精神魂魄意為藥材，以行住坐臥為火候，以清淨自然

為運用。	
  
	
  
The	
  superior	
  elixir	
  method	
  uses	
  vitality,	
  spirit,	
  hún,	
  pò3	
  and	
  intent	
  (jīng	
  shén	
  hún	
  
pò	
  yì精神魂魄意)	
  as	
  medicinal	
  substances,4	
  for	
  the	
  firing	
  process	
  it	
  uses	
  
movement,	
  halting,	
  sitting	
  and	
  reclining,	
  and	
  in	
  application	
  it	
  is	
  all	
  quiet	
  stillness	
  
and	
  being-­‐simply-­‐as-­‐one-­‐is.	
  
	
  
中品丹法，以肝心脾肺腎為藥材，以年月日時為火候，以抱元守一

為運用。	
  
	
  
The	
  middle	
  level	
  elixir	
  method	
  uses	
  Kidneys,	
  Heart,	
  Liver,	
  Lungs	
  and	
  Spleen	
  as	
  
the	
  medicinal	
  materials,	
  for	
  the	
  firing	
  process	
  the	
  year,	
  month,	
  day	
  and	
  hours,	
  
and	
  the	
  application	
  is	
  to	
  embrace	
  the	
  Source	
  and	
  hold	
  to	
  the	
  One	
  (baò	
  yuán	
  shoǔ	
  
yī抱元守一).	
  
	
  
下品丹法，以精血髓氣液為藥材，以閉嚥擂摩為火候，以存想升降

為運用。	
  
	
  
The	
  lower	
  level	
  elixir	
  method	
  uses	
  semen,	
  blood,	
  marrow,	
  qi	
  and	
  fluids	
  as	
  the	
  
medicinal	
  materials,	
  for	
  firing	
  process	
  it	
  uses	
  closing	
  off,	
  swallowing,	
  striking	
  and	
  
rubbing	
  (bì	
  yàn	
  leí	
  mó閉嚥擂摩),	
  and	
  the	
  application	
  is	
  to	
  concentrate	
  on	
  ascent	
  
and	
  descent	
  (cúnxiǎng	
  shēngjiàng存想升降).	
  
	
  
大抵妙處不在乎按圖索駿也。若泥象執文之士，空自傲慢，至老無

成矣。	
  
	
  
One	
  should	
  not	
  try	
  to	
  “choose	
  a	
  champion	
  racehorse	
  from	
  a	
  diagram”	
  –	
  the	
  
wonderful	
  aspect	
  within	
  all	
  this	
  is	
  not	
  to	
  be	
  found	
  like	
  that.	
  Someone	
  who	
  is	
  
overly	
  literal	
  and	
  attached	
  to	
  images	
  and	
  words	
  might	
  become	
  puffed	
  up	
  and	
  
vain,	
  but	
  even	
  by	
  old	
  age	
  will	
  have	
  attained	
  nothing.	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3	
  Hún	
  is	
  the	
  ethereal	
  soul,	
  yang,	
  luminous	
  and	
  volatile,	
  linked	
  with	
  the	
  yang	
  ascending	
  energy	
  of	
  
the	
  Liver;	
  pò	
  is	
  the	
  earthly	
  soul,	
  yin,	
  dull	
  and	
  heavy,	
  linked	
  with	
  the	
  yin	
  descending	
  energy	
  of	
  the	
  
Lungs.	
  
4	
  The	
  reader	
  would	
  be	
  expected	
  to	
  know	
  that	
  these	
  five	
  are	
  arranged	
  around	
  the	
  taiji	
  symbol	
  in	
  
the	
  north,	
  south,	
  east,	
  west	
  and	
  centre	
  respectively,	
  and	
  that	
  this	
  arrangement	
  illustrates	
  their	
  
application	
  and	
  their	
  qualities.	
  	
  



	
  

	
  
Treatise	
  on	
  Resolving	
  Doubts	
  	
  	
   © Steven Clavey 

4	
  
	
  

玉蟾曰：讀丹書許多年，如在荊棘中行，今日塵爭鑑明，雲開月皎，

總萬法而歸一，包萬幻以歸真，以未知正在於何處下手用功也？ 

	
  
Bai	
  Yuchan	
  said:	
  I	
  have	
  been	
  reading	
  alchemy	
  books	
  for	
  many	
  years,	
  and	
  it	
  has	
  
always	
  been	
  like	
  walking	
  amongst	
  brambles	
  and	
  thorns.	
  Now,	
  today,	
  it	
  is	
  as	
  
thought	
  the	
  dust	
  has	
  settled,	
  the	
  mirror	
  is	
  clean,	
  the	
  clouds	
  have	
  opened	
  and	
  the	
  
moon	
  shines	
  clearly.	
  Finally	
  the	
  myriad	
  methods	
  have	
  been	
  unified,	
  and	
  all	
  the	
  
fantasies	
  brought	
  back	
  to	
  reality.	
  But	
  I	
  still	
  do	
  not	
  know	
  exactly	
  where	
  I	
  should	
  
place	
  my	
  hand	
  to	
  begin	
  the	
  work.	
  
	
  
陳泥丸云：善哉問也。夫鍊丹之要，以身為壇鑪鼎鼇5，以心為神室，

以端坐習定為採取，以操持照顧為行火，以作止為進退，以斷續不

專為防隄.	
  
	
  
Chen	
  Niwan	
  said:	
  That’s	
  a	
  great	
  question.	
  The	
  crucial	
  thing	
  in	
  refining	
  the	
  elixir	
  is	
  
to	
  use	
  the	
  body	
  as	
  the	
  altar,	
  the	
  oven,	
  the	
  cauldron	
  and	
  stove	
  (tán	
  lú	
  dǐng	
  aó壇鑪

鼎鼇).	
  Take	
  the	
  heart	
  as	
  the	
  chamber	
  of	
  spirit	
  (shénshì神室);	
  gather	
  and	
  harvest	
  
by	
  sitting	
  upright	
  and	
  practicing	
  stillness	
  (duānzuò	
  xídìng端坐習定);	
  attend	
  to	
  
the	
  fire	
  by	
  managing	
  attention	
  (caōchi	
  zhaògù操持照顧);	
  proceed	
  or	
  withdraw	
  
through	
  activity	
  and	
  cessation	
  (yǐ	
  zuòzhǐ	
  weí	
  jìntuì以作止為進退);	
  and	
  use	
  
deliberate	
  breaking	
  off	
  of	
  concentration	
  as	
  your	
  defence	
  (yǐ	
  duànxùbùzhuān	
  weí	
  
fángdī以斷續不專為防隄).6	
  
	
  
以運用為抽添，以真氣薰蒸為沐浴，以息念為養火，以制伏身心為

野戰，以凝神聚氣為守城，以忘機絕慮為生殺.	
  
	
  
Take	
  application	
  as	
  increase	
  and	
  decrease;	
  use	
  the	
  smoke	
  and	
  steam	
  of	
  True	
  Qi	
  
to	
  bathe.	
  Use	
  attention	
  to	
  the	
  breath	
  (xī	
  niàn)7	
  to	
  nourish	
  the	
  fire,	
  and	
  your	
  
battlefield	
  activity	
  should	
  be	
  the	
  subjugation	
  of	
  your	
  body	
  and	
  mind.	
  You	
  
withstand	
  the	
  siege	
  by	
  congealing	
  spirit	
  and	
  gathering	
  qi,	
  life	
  and	
  death	
  are	
  
decided	
  by	
  remaining	
  aloof	
  from	
  the	
  world	
  and	
  cutting	
  off	
  worry.	
  
	
  
以念頭起處為玄牝，以打成一塊為交結，以歸根復命為丹成，以移

神為換鼎，以身外有身為脫胎，以返本還源為真空，以打破虛空為

了當。故能聚而成形，散則成氣，去來無礙，逍遙自然矣。	
  
	
  
That	
  place	
  where	
  thoughts	
  arise	
  is	
  the	
  mysterious	
  female,	
  kneading	
  all	
  into	
  one	
  is	
  
connection	
  (jiaōjié交結).	
  Returning	
  to	
  the	
  root	
  and	
  restoring	
  life	
  is	
  the	
  
completion	
  of	
  the	
  elixir,	
  transferring	
  the	
  spirit	
  is	
  changing	
  cauldrons.	
  Having	
  a	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5	
  Reading	
  zaò竃	
  for	
  aó	
  鼇.	
  
6	
  A	
  form	
  of	
  mental	
  discipline	
  that	
  trains	
  one	
  to	
  focus	
  or	
  detach	
  attention	
  at	
  will,	
  very	
  important	
  to	
  
prevent	
  “possession”	
  by	
  undesirable	
  states	
  of	
  being.	
  
7	
  息念 could	
  and	
  does	
  also	
  mean	
  “ceasing	
  thought”,	
  and	
  the	
  phrase	
  can	
  be	
  broken	
  down	
  even	
  
further	
  to	
  provide	
  yet	
  more	
  avenues	
  of	
  praxis.	
  



	
  

	
  
Treatise	
  on	
  Resolving	
  Doubts	
  	
  	
   © Steven Clavey 

5	
  
	
  

body	
  outside	
  the	
  body	
  is	
  being	
  reborn,	
  returning	
  to	
  the	
  fundamental	
  and	
  coming	
  
back	
  to	
  the	
  source	
  is	
  True	
  Emptiness.	
  Breaking	
  apart	
  that	
  Emptiness	
  (dǎpò	
  
xūkōng打破虛空)	
  is	
  the	
  true	
  completion	
  (liaó	
  dāng了當).	
  
Thereafter,	
  one	
  is	
  able	
  to	
  gather	
  and	
  become	
  a	
  form	
  (jù	
  ér	
  chéngxíng聚而成形),	
  
or	
  to	
  disperse	
  and	
  become	
  qi	
  (sàn	
  ér	
  chéng	
  qì散則成氣),	
  coming	
  and	
  going	
  
without	
  obstruction,	
  free	
  and	
  easy,	
  being-­‐just-­‐as-­‐one-­‐is.	
  
	
  
玉蟾問曰：勤而不遇，必遇至人，遇而不勤，終為下鬼。若此修丹

之法有何證驗？	
  
	
  
Bai	
  Yuchan	
  says:	
  If	
  one	
  is	
  diligent	
  and	
  disciplined,	
  one	
  	
  will	
  eventually	
  encounter	
  
a	
  realised	
  person;	
  but	
  if	
  one	
  has	
  had	
  the	
  encounter	
  but	
  does	
  not	
  do	
  the	
  work,	
  one	
  
ends	
  up	
  only	
  as	
  a	
  lower	
  ghost.	
  But	
  what	
  experiential	
  evidence	
  is	
  there	
  for	
  this	
  
method	
  of	
  refining	
  the	
  elixir?	
  
	
  
陳泥丸云：初修丹時，神清氣爽，身心和暢，宿疾普消，更無夢寐，

百日不食，飲酒不醉。到此地則赤血換為白血，陰氣鍊成陽氣，身

如火熱，行步如飛，口中可以乾水，吹氣可以煮肉，對景無心，如

如不動，役使鬼神，呼召雷雨，耳聞九天，目視萬里，褊體純陽，

金筋玉骨，陽神現形，出入自然，此乃長生不死之道畢矣。 
	
  
Chen	
  Niwan	
  said:	
  When	
  one	
  is	
  just	
  beginning	
  to	
  refine	
  the	
  elixir,	
  the	
  spirit	
  is	
  clear	
  
and	
  the	
  qi	
  fresh,	
  the	
  body	
  and	
  mind	
  harmonious	
  and	
  free.	
  Old	
  illnesses	
  clear	
  up,	
  
there	
  are	
  no	
  disturbing	
  dreams,	
  one	
  can	
  go	
  without	
  eating	
  for	
  a	
  hundred	
  days,	
  
and	
  drink	
  wine	
  without	
  becoming	
  drunk.	
  At	
  this	
  stage,	
  red	
  blood	
  turns	
  to	
  white	
  
blood,	
  yin	
  qi	
  is	
  refined	
  into	
  yang	
  qi,	
  the	
  body	
  burns	
  like	
  fire,	
  and	
  one	
  walks	
  as	
  if	
  
flying.	
  Water	
  put	
  into	
  the	
  mouth	
  evaporates,	
  you	
  can	
  cook	
  meat	
  just	
  by	
  blowing	
  
upon	
  it.	
  Looking	
  upon	
  scenery	
  without	
  caring,	
  unmoved	
  no	
  matter	
  what,	
  you	
  
employ	
  ghosts	
  and	
  spirits	
  as	
  your	
  servants,	
  with	
  a	
  call	
  you	
  bring	
  on	
  thunder	
  and	
  
rain.	
  Your	
  ears	
  perceive	
  the	
  nine	
  heavens,	
  your	
  eyes	
  can	
  see	
  for	
  ten	
  thousand	
  
miles.	
  Your	
  whole	
  body	
  is	
  pure	
  yang,	
  with	
  golden	
  tendons	
  and	
  jade	
  bones,	
  your	
  
true	
  form	
  is	
  revealed	
  to	
  be	
  yang	
  spirit,	
  coming	
  and	
  going	
  naturally;	
  this	
  and	
  only	
  
this	
  is	
  the	
  finish	
  of	
  the	
  path	
  of	
  long-­‐life-­‐without-­‐death.	
  
	
  
但恐世人執著藥物火候之說，以為有形有為而不能頓悟也。夫豈知

混沌未分以前，烏有年月日時；父母未生以前，烏有精血氣液。道

本無形，喻之為龍虎；道本無名，比之為鉛汞。 
	
  
Still,	
  I	
  am	
  worried	
  that	
  worldlings	
  will	
  become	
  fixated	
  on	
  the	
  words	
  about	
  
“medicinal	
  substances”	
  and	
  “firing	
  process,”	
  taking	
  them	
  as	
  physical	
  and	
  
something	
  to	
  act	
  on,	
  and	
  thus	
  be	
  unable	
  to	
  achieve	
  insight.	
  Don’t	
  they	
  know	
  that	
  
prior	
  to	
  the	
  differentiation	
  of	
  the	
  original	
  chaos,	
  there	
  was	
  no	
  ‘year,’	
  ‘month,’	
  ‘day’	
  
or	
  ‘hour;’	
  before	
  the	
  birth	
  of	
  your	
  parents,	
  you	
  had	
  no	
  semen,	
  blood,	
  qi	
  or	
  fluids.	
  
The	
  Dao	
  is	
  formless,	
  so	
  we	
  use	
  analogies	
  of	
  ‘dragon’	
  and	
  ‘tiger.’	
  The	
  Dao	
  has	
  no	
  
nomenclature,	
  so	
  we	
  make	
  comparisons	
  of	
  ‘mercury’	
  and	
  ‘lead.’	
  



	
  

	
  
Treatise	
  on	
  Resolving	
  Doubts	
  	
  	
   © Steven Clavey 

6	
  
	
  

若是學天仙之人，須是形神俱妙，與道之合真可也，豈可被陰陽束縛

在五行之中，要當跳出天地之外，方可名為得道之士矣。 
	
  
The	
  study	
  of	
  Celestial	
  Transcendence	
  needs	
  both	
  form	
  and	
  spirit	
  to	
  be	
  subtle	
  
(miaò妙)	
  that	
  together	
  with	
  the	
  Dao	
  one	
  may	
  unite	
  with	
  the	
  True.	
  One	
  must	
  not	
  
become	
  bound	
  by	
  yin	
  and	
  yang	
  into	
  the	
  midst	
  of	
  the	
  five	
  elements,	
  but	
  instead	
  
leap	
  beyond	
  heaven	
  and	
  earth:	
  only	
  then	
  can	
  one	
  be	
  termed	
  Attainer	
  of	
  the	
  Dao	
  
(dédaò	
  zhī	
  shì得道之士).	
  
	
  
或者疑曰，此法與禪法稍同，殊不知終日談演問答，乃是乾慧；長年枯兀昏沉，

乃是頑空。	
  
	
  
Some	
  may	
  doubt	
  and	
  ask	
  whether	
  this	
  method	
  and	
  the	
  Chan	
  method	
  are	
  not	
  
almost	
  the	
  same,	
  but	
  they	
  do	
  not	
  know	
  that	
  just	
  conversing	
  in	
  question	
  and	
  
answer	
  sessions	
  all	
  day	
  is	
  only	
  a	
  dry	
  “wisdom,”	
  spending	
  the	
  year	
  sitting	
  silently	
  
in	
  a	
  daze	
  is	
  just	
  inflexible	
  “emptiness.”8	
  
	
  
然天仙之學如水精盤中之珠轉灑灑地活潑潑地，自然圓陀陀光爍爍，

所謂天仙者，此乃金仙也。夫此不可言傳之妙也。人誰知之，人誰

行之？人若曉得《金剛》《圓覺》二經，則金丹之義自明，何必分

別老釋之異同哉？	
  
	
  
In	
  fact,	
  the	
  study	
  of	
  Celestial	
  Transcendence	
  resembles	
  a	
  pearl	
  in	
  a	
  crystal	
  bowl,	
  
revolving	
  magnificently	
  ,	
  vivaciously;	
  spinning	
  naturally	
  like	
  a	
  top,	
  gleaming:	
  
what	
  we	
  call	
  Celestial	
  Transcendence	
  is	
  actually	
  a	
  Golden	
  Transcendence,	
  a	
  
marvel	
  incapable	
  of	
  description.	
  Who	
  can	
  know	
  it?	
  Who	
  can	
  bring	
  it	
  into	
  
practice?	
  If	
  a	
  person	
  knows	
  the	
  two	
  classics	
  Jīn	
  Gāng	
  Jīng	
  (Diamond	
  Sutra)	
  and	
  
Yuán	
  Jué	
  Jīng	
  (Sutra	
  of	
  Perfect	
  Enlightenment),	
  then	
  the	
  meaning	
  and	
  significance	
  
of	
  the	
  golden	
  elixir	
  will	
  become	
  clear—why	
  should	
  there	
  be	
  any	
  need	
  to	
  
distinguish	
  between	
  Daoism	
  and	
  Buddhism?	
  
	
  
天下無二道，聖人無兩心，何況人人具足，箇箇圓成，政所謂處處

綠楊堪繫馬，家家門閩透長安，但取其捷徑云耳。	
  
	
  
There	
  are	
  not	
  two	
  paths	
  under	
  heaven,	
  the	
  heart	
  of	
  a	
  sage	
  is	
  only	
  one:	
  it	
  need	
  not	
  
be	
  said	
  that	
  everyone	
  has	
  the	
  capacity,	
  each	
  and	
  every	
  one	
  can	
  attain	
  
enlightenment.	
  This	
  is	
  what	
  is	
  meant	
  by	
  the	
  proverb	
  there	
  is	
  always	
  a	
  tree	
  to	
  tie	
  
your	
  horse,	
  every	
  doorway	
  can	
  lead	
  to	
  the	
  capital	
  [ie	
  there	
  is	
  always	
  a	
  way	
  to	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8	
  This	
  is	
  the	
  sort	
  of	
  statement	
  that	
  a	
  certain	
  type	
  of	
  academic	
  loves	
  to	
  grasp	
  as	
  evidence	
  of	
  inter-­‐
religious	
  conflict.	
  But	
  here	
  Chen	
  Niwan	
  is	
  referring	
  to	
  a	
  degenerate	
  form	
  of	
  Chan	
  (as	
  his	
  
statements	
  in	
  the	
  next	
  few	
  lines	
  demonstrate)	
  which	
  has	
  lapsed	
  into	
  the	
  use	
  of	
  convoluted	
  
statements	
  and	
  ‘turning	
  phrases’	
  which,	
  far	
  from	
  their	
  original	
  intention	
  of	
  sparking	
  insight	
  
through	
  incongruous	
  juxtaposition,	
  were	
  being	
  used	
  by	
  ‘teachers’	
  to	
  confuse	
  students	
  and	
  
maintain	
  a	
  spurious	
  superiority.	
  



	
  

	
  
Treatise	
  on	
  Resolving	
  Doubts	
  	
  	
   © Steven Clavey 

7	
  
	
  

achieve	
  what	
  you	
  want]	
  …	
  it	
  is	
  just	
  a	
  matter	
  of	
  selecting	
  the	
  route	
  by	
  which	
  you	
  
travel.	
  
	
  
玉蟾日：天下學仙者紛紛然，良由學而不遇，遇而不行，行而不勤，

乃至老來甘心赴死於九泉之下，豈不悲哉。今將師傳口訣，饅木以

傳于世，惟此漏露天機甚矣，得無譴乎？ 

 

泥丸云：吾將點化天下神仙，苟獲罪者，天其不天乎。經云，我命

在我，不在於天，何譴之有？	
  
	
  
Bai	
  Yuchan	
  said:	
  So	
  many	
  people	
  in	
  the	
  world	
  are	
  studying	
  transcendence,	
  but	
  it	
  
is	
  often	
  the	
  case	
  that	
  many	
  study	
  but	
  never	
  encounter	
  [a	
  teacher],	
  or	
  they	
  
encounter	
  but	
  do	
  not	
  practice,	
  or	
  they	
  practice	
  but	
  without	
  discipline,	
  and	
  
because	
  of	
  all	
  this	
  reach	
  old	
  age	
  and	
  complacently	
  go	
  to	
  their	
  death,	
  residing	
  in	
  
Hades:	
  is	
  this	
  not	
  a	
  pity?	
  I	
  am	
  going	
  to	
  take	
  your	
  words	
  to	
  me	
  today	
  and	
  carve	
  
them	
  into	
  wood	
  to	
  pass	
  on	
  all	
  over	
  the	
  world.	
  But	
  leaking	
  Heaven’s	
  intimate	
  
secrets	
  like	
  this	
  is	
  a	
  serious	
  matter,	
  will	
  I	
  be	
  reprimanded?	
  
	
  
Chen	
  Niwan	
  said:	
  I	
  am	
  sparking	
  spiritual	
  transcendence	
  and	
  transformation	
  in	
  
the	
  world;	
  making	
  this	
  a	
  crime	
  would	
  mean	
  Heaven	
  being	
  less	
  than	
  Celestial.	
  
Anyway	
  the	
  classic	
  says:	
  my	
  fate	
  is	
  in	
  my	
  own	
  hands,	
  not	
  in	
  Heaven’s—who	
  
would	
  reprimand	
  you?	
  
	
  
玉蟾日：祖師張平叔三傳非人，三遭禍患，何也？	
  
	
  
Bai	
  Yuchan	
  said:	
  our	
  founding	
  teacher	
  Zhang	
  Boduan	
  tried	
  to	
  transmit	
  the	
  Dao	
  
three	
  times	
  to	
  people	
  who	
  were	
  unworthy,	
  and	
  three	
  times	
  met	
  disaster.	
  What	
  
was	
  this	
  about?9	
  
	
  
泥丸云：彼一時自無眼力，又況運心不普乎。噫，師在天涯，弟子

在海角，何況塵勞中識人為甚難，今但刊此散行天下，使修仙之士

可以尋文揣義，妙理昭然，是乃天授矣乃何必乎筆舌以傳之哉。	
  
	
  
Chen	
  Ni	
  wan	
  said:	
  Those	
  were	
  times	
  that	
  he	
  lacked	
  discernment,	
  and	
  clearly	
  was	
  
not	
  employing	
  his	
  heart	
  to	
  its	
  fullest.	
  Sigh.	
  The	
  teacher	
  is	
  in	
  the	
  heights	
  of	
  Heaven,	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9	
  Zhang	
  Bo-­‐Duan	
  learned	
  from	
  Liu	
  Haichan	
  who	
  warned	
  him	
  about	
  careless	
  transmission.	
  Zhang	
  
tried	
  three	
  times	
  to	
  pass	
  on	
  the	
  Dao	
  to	
  people	
  who	
  were	
  not	
  suitable,	
  and	
  each	
  time	
  failed.	
  He	
  
made	
  a	
  vow	
  to	
  no	
  longer	
  transmit	
  the	
  Dao	
  carelessly.	
  	
  
As	
  a	
  result	
  he	
  carefully	
  composed	
  the	
  book	
  Wu	
  Zhen	
  Pian	
  (Understanding	
  Reality).	
  In	
  the	
  
postscript	
  Zhang	
  Boduan	
  said	
  	
  

“In	
  this	
  book	
  of	
  mine,	
  everything	
  is	
  made	
  ready	
  for	
  you,	
  the	
  verses	
  and	
  songs	
  have	
  the	
  firing	
  
process	
  of	
  the	
  great	
  elixir,	
  and	
  all	
  the	
  subtle	
  directions.	
  Those	
  who	
  have	
  an	
  affinity	
  for	
  this	
  
matter	
  must	
  have	
  the	
  bones	
  of	
  a	
  transcendent,	
  then	
  when	
  they	
  read	
  this	
  book	
  carefully	
  and	
  
with	
  wisdom	
  it	
  will	
  inspire	
  clarity.	
  They	
  can	
  search	
  the	
  text	
  to	
  unravel	
  the	
  significant	
  
meaning	
  of	
  terms,	
  there	
  will	
  be	
  no	
  need	
  for	
  personal	
  oral	
  transmission	
  by	
  my	
  humble	
  self.	
  
This	
  book	
  is	
  in	
  fact	
  a	
  bequest	
  from	
  Heaven,	
  not	
  my	
  own	
  presumption.”	
  



	
  

	
  
Treatise	
  on	
  Resolving	
  Doubts	
  	
  	
   © Steven Clavey 

8	
  
	
  

the	
  disciple	
  in	
  the	
  ocean’s	
  abyss;	
  it	
  goes	
  without	
  saying	
  that	
  it	
  is	
  difficult	
  to	
  really	
  
know	
  people	
  in	
  the	
  midst	
  of	
  one’s	
  work	
  in	
  the	
  world.	
  The	
  present	
  widespread	
  
publication	
  of	
  this	
  can	
  make	
  those	
  studying	
  transcendence	
  search	
  out	
  texts,	
  
assay	
  their	
  meaning,	
  and	
  clarify	
  the	
  subtle	
  principles.	
  This	
  is	
  receiving	
  the	
  
instruction	
  of	
  Heaven,	
  why	
  should	
  one	
  necessarily	
  only	
  receive	
  transmission	
  by	
  
tongue	
  or	
  pen?	
  	
  
	
  
但能凝然靜定，念中無念，工夫純粹，打成一片，終日默默如雞抱

卵，則神歸氣復，自然見玄關一竅。其大無外，其小無內，則是採

取先天一氣，以為金丹之母，勤而行之，指日可與鍾呂並駕矣此乃

已試之效，念學仙者無所指南。謹集問答之要，名之曰《修仙辨惑

論》云。	
  
	
  
If	
  you	
  can	
  be	
  silent	
  and	
  still,	
  free	
  from	
  thought	
  even	
  in	
  the	
  midst	
  of	
  thought,	
  your	
  
meditation	
  pure	
  and	
  unadulterated,	
  turning	
  into	
  a	
  single	
  whole,	
  silent	
  all	
  day	
  
long,	
  like	
  a	
  hen	
  incubating	
  her	
  eggs,	
  then	
  your	
  spirit	
  will	
  return	
  and	
  your	
  energy	
  
will	
  come	
  back,	
  and	
  you	
  will	
  spontaneously	
  see	
  the	
  opening	
  of	
  the	
  mysterious	
  
pass.10	
  There	
  is	
  nothing	
  beyond	
  its	
  greatness,	
  nothing	
  more	
  fine	
  than	
  its	
  subtlety:	
  
it	
  is	
  but	
  making	
  the	
  one	
  primal	
  qi	
  into	
  the	
  mother	
  of	
  the	
  golden	
  elixir.	
  Carried	
  out	
  
with	
  discipline,	
  a	
  day	
  will	
  come	
  when	
  you	
  can	
  ride	
  with	
  Zhongli	
  Quan	
  and	
  Lü	
  
Dongbin!	
  
The	
  intention	
  of	
  this	
  writing	
  is	
  to	
  carefully	
  gather	
  the	
  important	
  parts	
  of	
  this	
  
question	
  and	
  answer	
  session	
  for	
  the	
  student	
  who	
  has	
  no	
  guiding	
  compass,	
  and	
  
thus	
  it	
  is	
  called	
  “Resolving	
  Confusions	
  in	
  the	
  Study	
  of	
  Transcendence.”	
  
	
  
	
  
	
  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10	
  The	
  translator	
  nicked	
  this	
  sentence	
  from	
  Thomas	
  Cleary	
  where	
  it	
  was	
  quoted	
  in	
  the	
  “20th	
  
Century	
  Taoist”	
  section	
  of	
  his	
  Vitality,	
  Energy	
  and	
  Spirit,	
  and	
  in	
  fact	
  it	
  was	
  this	
  that	
  inspired	
  the	
  
translation	
  of	
  the	
  whole	
  “Treatise”	
  when	
  no	
  other	
  English	
  translation	
  seemed	
  available.	
  


