
	
  

©  S.  Clavey  

The	
  Valley	
  Spirit	
  Not	
  Dying	
  
	
  
By	
  Bai	
  Yuchan	
  
	
  
Introduction	
  	
  
(by	
  translator)	
  
	
  
The	
  text	
  translated	
  here	
  is	
  by	
  Bái	
  Yùchán	
  (1194-­‐1229?),	
  a	
  key	
  figure	
  in	
  Southern	
  
Song	
  dynasty	
  Daoism	
  and	
  internal	
  alchemy.	
  This	
  is	
  section	
  five	
  of	
  the	
  Zazhu	
  
Zhixuan	
  Pian	
  (miscellaneous	
  essays	
  guiding	
  toward	
  the	
  mystery),1	
  an	
  essay	
  
which	
  discusses	
  chapter	
  six	
  of	
  the	
  Dao	
  De	
  Jing:	
  
	
  

The	
  valley	
  spirit	
  not	
  dying	
  
Is	
  called	
  the	
  mysterious	
  female	
  
The	
  opening	
  of	
  the	
  mysterious	
  female	
  
Is	
  called	
  the	
  root	
  of	
  heaven	
  and	
  earth.	
  
Continuous,	
  on	
  the	
  brink	
  of	
  existence,	
  
To	
  put	
  it	
  into	
  practive,	
  don’t	
  try	
  to	
  force	
  it.	
  

(T.	
  Cleary	
  translation	
  from	
  The	
  Essential	
  Tao)2	
  
	
  
What	
  is	
  remarkable	
  about	
  the	
  essay	
  is	
  how	
  Bai	
  describes	
  the	
  yin	
  and	
  yang	
  
aspects	
  that	
  make	
  up	
  the	
  mysterious	
  female,	
  his	
  unreserved	
  depiction	
  of	
  the	
  
different	
  functions	
  and	
  qualities	
  of	
  the	
  centres	
  in	
  the	
  upper,	
  middle	
  and	
  lower	
  
body,	
  and	
  how	
  specific	
  Bai	
  is	
  regarding	
  the	
  indications	
  for	
  practice,	
  with	
  
warnings	
  such	
  as:	
  
	
  

Just	
  when	
  the	
  qi	
  of	
  the	
  mysterious	
  female	
  has	
  entered	
  its	
  most	
  fundmental,	
  
the	
  quiet	
  can	
  be	
  lost	
  through	
  excitement	
  and	
  the	
  ability	
  to	
  sustain	
  this	
  state	
  
lost	
  through	
  becoming	
  stirred	
  up.	
  What	
  you	
  want	
  is	
  a	
  gentle	
  continuation	
  
without	
  letting	
  it	
  break.	
  
	
  

The	
  essay	
  is	
  also	
  an	
  exercise	
  in	
  concentration,	
  as	
  Bai	
  Yuchan	
  shifts	
  terminology	
  
frequently	
  (ie,	
  using	
  different	
  terms	
  for	
  the	
  same	
  referent),	
  so	
  that	
  in	
  order	
  to	
  
comprehend	
  the	
  thread	
  of	
  his	
  thought	
  one	
  needs	
  to	
  read	
  mindfully.	
  
	
  
	
  
The	
  Valley	
  Spirit	
  not	
  dying	
  
	
  
“Valley”	
  means	
  the	
  celestial	
  valley	
  (天谷 tiān	
  gǔ).	
  “Spirit”	
  means	
  the	
  primal	
  spirit	
  
(元神 yuán	
  shén)	
  of	
  the	
  individual.	
  The	
  celestial	
  valley	
  is	
  a	
  place	
  for	
  creation	
  and	
  
contains	
  the	
  void,	
  while	
  the	
  valleys	
  of	
  earth	
  contain	
  the	
  ten	
  thousand	
  things	
  and	
  
carry	
  mountains	
  and	
  rivers.	
  
Humans	
  have	
  the	
  same	
  endowment	
  as	
  heaven	
  and	
  earth:	
  we	
  too	
  have	
  a	
  valley.	
  
This	
  valley	
  conceals	
  true	
  oneness	
  (真一 zhēn	
  yī)	
  and	
  is	
  the	
  residence	
  of	
  the	
  
primal	
  spirit.	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  The	
  text	
  of	
  which	
  can	
  be	
  found	
  here:	
  http://ctext.org/wiki.pl?if=gb&chapter=591641	
  
2	
  The	
  notes	
  on	
  this	
  chapter	
  found	
  at	
  the	
  back	
  of	
  that	
  book	
  are	
  a	
  useful	
  complement	
  to	
  Bai	
  
Yuchan’s	
  explanation	
  here.	
  



	
  

	
  

And	
  so	
  it	
  is	
  that	
  the	
  head	
  has	
  nine	
  palaces,	
  responding	
  to	
  the	
  nine	
  heavens	
  
above.3	
  One	
  of	
  these	
  palaces	
  is	
  called	
  Nìwǎn	
  (泥丸 Mud	
  Pellet).	
  It	
  is	
  also	
  called	
  
Huáng	
  Tíng	
  (黃庭 Yellow	
  Court),	
  and	
  is	
  also	
  called	
  Kūnlún	
  (崑崙 Mt.	
  Kunlun),	
  and	
  
is	
  also	
  called	
  Tiān	
  Gǔ	
  (Celestial	
  Valley).	
  It	
  actually	
  has	
  a	
  lot	
  of	
  names.	
  
Now	
  the	
  palace	
  in	
  which	
  the	
  primal	
  spirit	
  lives	
  is	
  empty	
  like	
  a	
  valley	
  and	
  the	
  
spirit	
  resides	
  there,	
  which	
  is	
  why	
  it	
  is	
  called	
  valley	
  spirit.	
  While	
  the	
  spirit	
  exists	
  
there	
  is	
  life,	
  when	
  the	
  spirit	
  departs	
  there	
  is	
  death;	
  during	
  the	
  day	
  it	
  comes	
  into	
  
contact	
  with	
  things,	
  at	
  night	
  it	
  comes	
  into	
  contact	
  with	
  dreams;	
  it	
  is	
  unable	
  to	
  
reside	
  in	
  peace.	
  Before	
  the	
  yellow	
  millet	
  is	
  done	
  cooking,	
  before	
  waking	
  from	
  the	
  
kingdom	
  of	
  Nanke,4	
  there	
  has	
  been	
  a	
  lifetime	
  of	
  honour,	
  disgrace	
  and	
  riches,	
  a	
  
hundred	
  years	
  of	
  sorrow,	
  worry,	
  joy	
  and	
  delight,	
  all	
  tasted	
  in	
  the	
  space	
  of	
  one	
  
dream,	
  drawing	
  the	
  spirit	
  out	
  to	
  wander,	
  unable	
  to	
  return.	
  This	
  is	
  where	
  the	
  road	
  
to	
  life	
  and	
  the	
  road	
  to	
  death	
  diverge,	
  and	
  the	
  path	
  between	
  darkness	
  and	
  light	
  is	
  
cut	
  off.	
  
From	
  this	
  we	
  can	
  see	
  that	
  you	
  are	
  not	
  born	
  of	
  yourself,	
  but	
  rather	
  the	
  spirit	
  gives	
  
birth	
  to	
  you;	
  you	
  do	
  not	
  die	
  of	
  yourself,	
  but	
  the	
  spirit	
  causes	
  you	
  to	
  die.	
  
If	
  the	
  spirit	
  can	
  reside	
  in	
  its	
  valley	
  and	
  not	
  die,	
  how	
  then	
  should	
  the	
  person	
  die?	
  
Now	
  the	
  reason	
  that	
  the	
  valley	
  spirit	
  does	
  not	
  die	
  is	
  due	
  to	
  the	
  mysterious	
  female	
  
(玄牝	
  xuán	
  pìn).	
  The	
  implication	
  of	
  元 yuán5	
  is	
  yang,	
  is	
  heaven;	
  while	
  that	
  of	
  牝	
  
pìn	
  is	
  yin,	
  is	
  earthly.	
  There	
  is	
  a	
  deep	
  purport	
  in	
  these	
  two	
  qi	
  of	
  the	
  mysterious	
  
female;	
  one	
  cannot	
  understand	
  this	
  without	
  oral	
  instruction	
  by	
  a	
  realised	
  person.	
  
	
  
The	
  Ling	
  Shu	
  Nei	
  Jing	
  (靈書內經 Spiritual	
  Pivot	
  Inner	
  Classic)	
  says6	
  “Heavenly	
  
valley	
  primal	
  spirit,	
  if	
  guarded,	
  makes	
  you	
  True.”	
  
What	
  this	
  is	
  saying	
  is	
  that	
  at	
  the	
  top	
  of	
  a	
  person’s	
  body	
  [in	
  the	
  head]	
  there	
  is	
  the	
  
heavenly	
  valley	
  nìwǎn	
  (天谷泥丸)	
  which	
  is	
  the	
  residence	
  that	
  stores	
  the	
  spirit;	
  in	
  
the	
  middle	
  of	
  the	
  body	
  is	
  the	
  receiving	
  valley	
  crimson	
  palace	
  (應谷絳宮 yìng	
  gǔ	
  
jiàng	
  gōng),	
  which	
  is	
  the	
  residence	
  that	
  stores	
  the	
  qi;	
  and	
  in	
  the	
  lower	
  part	
  of	
  the	
  
body	
  is	
  the	
  spiritual	
  valley	
  gate	
  of	
  the	
  primal	
  (靈谷關元 líng	
  gǔ	
  guān	
  yuán)	
  which	
  
is	
  where	
  essence	
  is	
  stored.	
  
The	
  heavenly	
  valley	
  is	
  the	
  palace	
  of	
  the	
  primal,	
  the	
  house	
  of	
  the	
  original	
  spirit,	
  
where	
  the	
  nature	
  of	
  consciousness	
  has	
  its	
  existence,	
  the	
  epitome	
  of	
  spirit.	
  
The	
  Sage	
  is	
  the	
  epitome	
  of	
  Heaven	
  and	
  earth,	
  knowing	
  the	
  source	
  of	
  change	
  and	
  
transformation,	
  the	
  spirit	
  stored	
  in	
  the	
  palace	
  of	
  the	
  primal	
  while	
  the	
  qi	
  soars	
  in	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3	
  I.e.	
  the	
  eight	
  directions	
  and	
  the	
  center,	
  on	
  the	
  celestial	
  plane.	
  
4	
  These	
  each	
  refer	
  to	
  stories	
  about	
  lifetimes	
  which	
  are	
  dreamt	
  in	
  the	
  space	
  of	
  a	
  few	
  moments.	
  The	
  
first	
  is	
  the	
  famous	
  story	
  of	
  Lü	
  Dongbin’s	
  testing	
  by	
  Zhongli	
  Quan	
  in	
  which	
  he	
  rose	
  to	
  the	
  heights	
  
of	
  power	
  and	
  fell	
  again	
  over	
  a	
  18	
  year	
  period	
  that	
  was	
  actually	
  a	
  dream	
  taking	
  place	
  during	
  the	
  
boiling	
  of	
  his	
  millet.	
  The	
  second	
  is	
  similar,	
  a	
  man	
  who	
  became	
  powerful	
  in	
  the	
  kingdom	
  of	
  Nanke	
  
woke	
  to	
  discover	
  that	
  Nanke	
  was	
  a	
  nest	
  of	
  ants	
  living	
  in	
  the	
  tree	
  under	
  which	
  he	
  had	
  fallen	
  asleep.	
  
5	
  The	
  character元	
  yuán	
  (primal)	
  which	
  historically	
  has	
  been	
  substituted	
  for	
  the	
  character	
  玄	
  
xuán	
  (mysterious)	
  when	
  necessitated	
  by	
  imperial	
  name	
  taboo.	
  
6	
  The	
  words	
  Bai	
  Yuchan	
  quotes	
  (天谷元神，守之自真)	
  are	
  not	
  found	
  in	
  the	
  text	
  of	
  the	
  Ling	
  Shu	
  
available	
  to	
  us	
  today,	
  but	
  the	
  content	
  of	
  the	
  text	
  that	
  we	
  have	
  today	
  only	
  came	
  to	
  be	
  fixed	
  close	
  to	
  
the	
  period	
  of	
  Bai	
  Yuchan’s	
  lifetime,	
  so	
  it	
  is	
  possible	
  that	
  he	
  is	
  quoting	
  from	
  an	
  earlier	
  variant	
  now	
  
lost.	
  Nathan	
  Sivin	
  says:	
  “The	
  career	
  of	
  the	
  text	
  now	
  called	
  Huang	
  ti	
  nei	
  ching	
  ling	
  shu	
  or	
  simply	
  
Ling	
  shu	
  ching	
  is	
  more	
  obscure	
  between	
  the	
  Han	
  and	
  the	
  Sung	
  periods	
  …	
  Shih	
  Song,	
  ‘regretting	
  
that	
  Ling	
  Shu	
  has	
  long	
  been	
  out	
  of	
  circulation,’	
  submitted	
  to	
  the	
  government	
  a	
  24-­‐chuan	
  edition	
  
he	
  had	
  prepared	
  by	
  comparing	
  a	
  copy	
  ‘preserved	
  in	
  his	
  family’	
  with	
  parallel	
  passages	
  in	
  other	
  
works.”	
  This	
  latter	
  edition	
  was	
  published	
  in	
  1155.	
  	
  



	
  

	
  

the	
  residence	
  of	
  the	
  female	
  (pìn	
  fǔ牝府).	
  When	
  spirit	
  and	
  qi	
  interact	
  and	
  respond,	
  
one	
  with	
  the	
  other,	
  this	
  naturally	
  makes	
  you	
  true	
  and	
  unified	
  with	
  the	
  Dao,	
  no	
  
longer	
  subject	
  to	
  birth	
  and	
  death.	
  
Hence	
  the	
  saying:	
  The	
  valley	
  spirit	
  never	
  dies;	
  it	
  is	
  called	
  the	
  mysterious	
  female.	
  
	
  
The	
  functioning	
  of	
  the	
  Sage	
  is	
  within	
  the	
  mysterious	
  female,	
  creating	
  
transformation	
  in	
  the	
  midst	
  of	
  murky	
  obscurity	
  (huǎng	
  hū恍惚).	
  Just	
  when	
  the	
  
qi	
  of	
  the	
  mysterious	
  female	
  has	
  entered	
  its	
  most	
  fundmental,	
  the	
  quiet	
  can	
  be	
  lost	
  
through	
  excitement	
  and	
  the	
  ability	
  to	
  sustain	
  this	
  state	
  lost	
  through	
  becoming	
  
stirred	
  up.	
  What	
  you	
  want	
  is	
  a	
  gentle	
  continuation	
  without	
  letting	
  it	
  break.7	
  “On	
  
the	
  verge	
  of	
  existence”	
  (	
  ruò	
  cún若存)	
  means	
  it	
  exists	
  when	
  you	
  just	
  go	
  along	
  
with	
  the	
  natural	
  flow,	
  the	
  spirit	
  after	
  a	
  long	
  time	
  will	
  calm,	
  the	
  breath	
  (xī	
  息)	
  will	
  
rest	
  of	
  itself,	
  and	
  your	
  essential	
  nature	
  enters	
  being-­‐of-­‐itself,	
  the	
  marvelous	
  
function	
  of	
  wuwei,	
  at	
  no	
  time	
  reaching	
  the	
  point	
  of	
  working	
  it	
  or	
  forcing	
  it.	
  
This	
  is	
  why	
  Laozi’s	
  chapter	
  says	
  “use	
  it	
  without	
  exhausting	
  it”	
  (yòng	
  zhī	
  bù	
  qín用
之不勤).	
  
	
  
Viewing	
  it	
  from	
  this	
  angle,	
  the	
  mysterious	
  female	
  is	
  clearly	
  the	
  proper	
  path	
  for	
  
the	
  ascent	
  and	
  descent	
  of	
  the	
  qi	
  mother	
  from	
  its	
  two	
  sources,	
  one	
  above	
  and	
  one	
  
below.8	
  	
  
Worldlings	
  do	
  not	
  thoroughly	
  investigate	
  right	
  down	
  to	
  the	
  root,	
  they	
  only	
  say	
  
“the	
  nose	
  is	
  the	
  mysterious,	
  and	
  the	
  mouth	
  is	
  the	
  female”	
  …	
  but	
  what	
  they	
  then	
  
take	
  as	
  “the	
  door”	
  is	
  anyone’s	
  guess.	
  All	
  this	
  type	
  of	
  thing	
  misses	
  the	
  marvellous	
  
subtlety	
  here.	
  Unless	
  one	
  is	
  an	
  advanced	
  adept,	
  how	
  can	
  one	
  thoroughly	
  
investigate	
  this	
  underlying	
  principle?	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7	
  Or,	
  as	
  Laozi	
  says	
  in	
  the	
  chapter	
  being	
  discussed	
  here:	
  “soft	
  and	
  gentle,	
  as	
  if	
  it	
  existed”	
  (mián	
  
mián	
  ruò	
  cún綿綿若存).	
  
8	
  Zhuāngzi	
  Jí	
  Shì	
  (Collected	
  Commentaries	
  on	
  the	
  Zhuangzi	
  莊子集釋)	
  p.	
  248	
  says:	
  “	
  ‘When	
  Fuxi	
  
achieved	
  the	
  Dao,	
  he	
  united	
  with	
  the	
  qi	
  mother’	
  …	
  ‘qi	
  mother’	
  (炁母)	
  is	
  the	
  mother	
  of	
  yuan	
  qi	
  (元
氣 primal	
  qi),	
  which	
  responds	
  to	
  the	
  Dao.	
  Because	
  he	
  achieved	
  the	
  highest	
  Dao,	
  Fuxi	
  could	
  draw	
  
the	
  eight	
  trigrams	
  and	
  evolve	
  the	
  six	
  lines,	
  regulating	
  yin	
  and	
  yang	
  and	
  bringing	
  together	
  the	
  
yuan	
  qi.”	
  (Zhuangzi,	
  chapter	
  6	
  “The	
  Great	
  Ancestral	
  Teacher”	
  :	
  莊子．大宗師)	
  
The	
  “two	
  sources,	
  one	
  above	
  and	
  one	
  below”	
  are	
  celestial	
  and	
  earthly,	
  with	
  all	
  that	
  implies.	
  The	
  
harmonious	
  integration	
  of	
  the	
  two	
  streams	
  that	
  flow	
  from	
  these	
  two	
  sources	
  is	
  the	
  goal	
  of	
  all	
  
deep	
  training,	
  from	
  whatever	
  culture	
  or	
  tradition.	
  What	
  Bai	
  Yuchan	
  is	
  indicating—and	
  this	
  is	
  not	
  
stated	
  as	
  clearly	
  in	
  most	
  places—is	
  that	
  the	
  locus	
  for	
  this	
  integration	
  is	
  to	
  be	
  found	
  in	
  the	
  mental	
  
poise	
  that	
  is	
  engendered	
  and	
  sustained	
  via	
  the	
  mysterious	
  female.	
  


